
26   L e ve n d e  Ta l e n  M a g a z i n e  2 0 2 5 | 7 27   L e ve n d e  Ta l e n  M a g a z i n e  2 0 2 5 | 7

Postkoloniale literatuur biedt kansen om leerlingen te 

laten reflecteren op identiteit, geschiedenis en machtsver-

houdingen. Toch blijkt het voor veel docenten lastig om 

postkoloniale literatuur op een betekenisvolle manier in te 

zetten. Dit artikel laat zien hoe ambivalentie als sleutelbe-

grip kan helpen bij het dekoloniseren van het klaslokaal en 

biedt concrete handvatten voor de lespraktijk.

Joep Schins

Postkoloniale literatuur, oftewel literatuur die de impact 
van kolonialisme op identiteit, cultuur en machtsverhou-
dingen onderzoekt, krijgt in het Nederlandse voortgezet 
onderwijs minder aandacht dan reguliere literatuur. Dit 
is opvallend, zeker gezien de bredere beweging richting 
meer diversiteit en inclusie in het curriculum (Willinsky, 
2006).

Wanneer postkoloniale teksten wél worden ingezet, 
blijkt uit onderzoek dat docenten ze vaak versimpelen 
of depolitiseren om confrontatie te vermijden of de 
inhoud toegankelijker te maken (Castro, 2010). Zo kan 
een roman als Things Fall Apart van Chinua Achebe bij-
voorbeeld worden gereduceerd tot een oppervlakkige 

bespreking van ‘cultuurverschillen’ tussen Europa en 
Afrika, waarbij koloniale machtsstructuren en inner-
lijke conflicten van personages grotendeels buiten 
beeld blijven. Deze vereenvoudiging kan ontstaan 
doordat docenten zich onzeker voelen over hoe ze 
complexe en beladen literatuur kunnen behandelen in 
de klas. Daarnaast kan de abstracte aard van postko-
loniale theorieën een uitdaging vormen, omdat deze 
niet altijd eenvoudig te vertalen zijn naar concrete en 
toegankelijke lesactiviteiten. Uit mijn eigen onderzoek 
(Schins, 2025) blijkt dat deze abstractie vooral proble-
matisch wordt wanneer docenten geen pedagogische 
handvatten hebben om de theorie toegankelijk te 
maken, waardoor handelingsverlegenheid juist wordt 
versterkt.

DE KRACHT VAN AMBIVALENTIE 
IN EEN POLARISERENDE WERELD

Handvatten voor het dekoloniseren 
van het klaslokaal

Fo
to

: T
om

 v
an

 L
im

pt



28   L e ve n d e  Ta l e n  M a g a z i n e  2 0 2 5 | 7 29   L e ve n d e  Ta l e n  M a g a z i n e  2 0 2 5 | 7

Een manier om deze complexiteit niet uit de weg te 
gaan, maar juist te gebruiken, is door het begrip ambi-
valentie centraal te stellen: het gelijktijdig ervaren van 
tegenstrijdige gevoelens, perspectieven of identiteiten. 
In postkoloniale literatuur komt ambivalentie vaak tot 
uiting in personages die zich bewegen tussen cultu-
ren, waarden en geschiedenissen (Bhabha, 1994). Door 
leerlingen hiermee te confronteren, ontstaat ruimte 
voor reflectie, nuance en empathie. In dit artikel laat 
ik zien hoe ambivalentie als didactisch uitgangspunt 
kan bijdragen aan het dekoloniseren van het klaslo-
kaal: het bevragen van dominante perspectieven en 
het zichtbaar maken van meervoudige geschiedenissen 
en identiteiten. Aan de hand van voorbeelden uit mijn 
eigen lespraktijk en het onderzoek dat ik deed in het 
kader van mijn masteropleiding tot eerstegraads docent 
Engels geef ik concrete handvatten voor docenten om 
postkoloniale literatuur toegankelijk én betekenisvol te 
maken voor hun leerlingen. Daarbij staat steeds de vraag 
centraal hoe docenten leerlingen kunnen begeleiden in 
het omgaan met complexiteit, zonder die complexiteit 
te reduceren.

Postkoloniale pedagogiek als basis voor 
verandering

Het effectief dekoloniseren van het onderwijs begint met 
het begrijpen waarom postkoloniale literatuur een plek 
in de klas verdient. Het gaat niet alleen om het toevoe-
gen van nieuwe stemmen, maar om het bevorderen van 
een postkoloniale pedagogiek die gericht is op het ont-
mantelen van koloniale perspectieven en het zichtbaar 
maken van machtsstructuren in verhalen (Takhar, 2024). 
Uit mijn eigen onderzoek blijkt dat veel docenten het 
aanvullen van het curriculum met teksten van gemargi-
naliseerde schrijvers, zoals Chinua Achebe, Jean Rhys of 
Grace Ogot, zien als een logische eerste stap. Deze keuze 

komt vaak voort uit de wens om meer representatie te 
bieden en leerlingen kennis te laten maken met andere 
perspectieven. Toch blijft dit vaak bij een oppervlakkige 
toevoeging, zonder dat de onderliggende machtsstructu-
ren of culturele spanningen expliciet worden besproken 
(Castro, 2010).

Hoewel het toevoegen van postkoloniale literatuur 
aan het curriculum waardevol is, ligt de kern van deko-
lonisatie dieper: in het kritisch onderzoeken van hoe 
machtsverhoudingen worden gepresenteerd in verha-
len, en welke perspectieven daarin dominant blijven. 
Het proces gaat verder dan het vervangen van westerse 
teksten door postkoloniale werken; het vraagt om een 
fundamentele herziening van de manier waarop verhalen 
worden gelezen, besproken en begrepen, met aandacht 
voor koloniale structuren, subjectiviteit en meervoudige 
geschiedenissen. In Dead Men’s Path van Achebe bijvoor-
beeld, staat het hoofdpersonage tussen modernisering 
en traditie. Door leerlingen hierop te laten reflecteren, 

bijvoorbeeld via een schrijfopdracht waarin ze het ver-
haal herschrijven vanuit het perspectief van een ander 
personage, leren ze dat identiteit niet eenduidig is, 
maar gelaagd en soms tegenstrijdig. Ook begrippen 
als mimicry (het imiteren van de dominante cultuur) 
en hybridity (het ontstaan van nieuwe identiteiten uit 
culturele vermenging) kunnen leerlingen helpen om 
koloniale dynamieken te herkennen. Zo kunnen leerlin-
gen bijvoorbeeld passages markeren waarin personages 
zich aanpassen aan de Engelse cultuur, maar daar ook 
innerlijk tegen in verzet komen. Een opdracht kan zijn: 
‘Maak een karakterkaart van het hoofdpersonage. Welke 
culturele invloeden zie je? Waar botsen die?’

Dat het uitdagend kan zijn om deze werkvormen 
toe te passen, merkte ik zelf tijdens mijn opleiding tot 
eerstegraads docent Engels aan de lerarenopleiding in 
Sittard, waar ik het vak Postcolonial Literature volgde. 
Ondanks mijn fascinatie voor verhalen uit andere cul-
turen, voelde ik me als witte man zonder postkoloniale 
achtergrond soms vervreemd en worstelde ik om verban-
den te leggen, bijvoorbeeld omdat ik zelf niet de ervaring 
heb om te moeten schipperen tussen twee culturen. Dit 
illustreert hoe belangrijk het is om leerlingen actief te 
begeleiden bij het omgaan met onbekende perspectie-
ven. Hoewel er geen universele oplossing of blauwdruk 
bestaat voor het creëren van een gedekoloniseerd klaslo-
kaal, zijn er verschillende benaderingen die kunnen bij-
dragen aan een meer inclusieve, kritische en reflectieve 
leeromgeving.

Diverse achtergronden en kennisniveaus
Een gedekoloniseerd klaslokaal begint bij het erkennen 
van de uiteenlopende achtergronden en kennisniveaus 
van leerlingen, en het verbinden van literatuur met hun 
persoonlijke ervaringen. Literatuur krijgt pas betekenis 
wanneer leerlingen hun eigen leefwereld kunnen kop-

pelen aan de teksten die ze lezen, maar ook wanneer ze 
worden uitgedaagd om voorbij die persoonlijke context 
te denken (Ganguly, 1993). Dit maakt complexe thema’s, 
zoals koloniale geschiedenis, tastbaarder en relevanter. 
Een voorbeeld: na het lezen van The Rain Came van Grace 
Ogot schreven leerlingen een korte reflectie over een 
moment waarop zij een innerlijk conflict ervoeren tussen 
persoonlijke overtuiging en groepsdruk. Dit hielp hen 
niet alleen de impact van kolonialisme te plaatsen in hun 
eigen context, maar versterkte ook hun betrokkenheid 
bij het leren.

Vanuit die persoonlijke én overstijgende reflectie kan 
het concept van de third space worden verkend: een tus-
sengebied waarin nieuwe identiteiten ontstaan uit het 
spanningsveld tussen verschillende culturen. Leerlingen 
denken na over momenten waarop zij zich ‘tussen werel-
den’ voelden, bijvoorbeeld wanneer thuis andere waar-
den gelden dan op school. Door zulke ervaringen te 
delen in kleine groepen ontstaat ruimte voor herkenning 
en empathie. Een passende werkvorm gebruikt in mijn 
onderzoek is de restorying-opdracht, waarbij leerlingen 
een scène herschrijven vanuit het perspectief van een 
ander personage uit het verhaal, of een zelfverzonnen 
personage met een andere culturele achtergrond. Zo 
leren zij zich inleven in andere perspectieven en ontstaat 
een veilige leeromgeving waarin diversiteit en nuance 
centraal staan.

Het omarmen van ambivalentie
Een belangrijke uitdaging in het dekoloniseren van het 
onderwijs is het omarmen van ambivalentie: de spanning 
tussen tegenstrijdige emoties en perspectieven die post-
koloniale literatuur vaak oproept. In het klaslokaal bete-
kent dit dat leerlingen niet alleen leren dat er meerdere 
kanten aan een verhaal zijn, maar ook dat die kanten 
soms tegelijkertijd waar kunnen zijn, en dat dit ongemak 

Postzegel uit Brits Nigeria toont tinmijnbouw, circa 1953

Het effectief dekoloniseren van 
het onderwijs begint met het 

begrijpen waarom postkoloniale 
literatuur een plek in de 

klas verdient

Een gedekoloniseerd klaslokaal begint bij het erkennen 
van de uiteenlopende achtergronden en kennisniveaus 
van leerlingen, en het verbinden van literatuur met hun 
persoonlijke ervaringen



30   L e ve n d e  Ta l e n  M a g a z i n e  2 0 2 5 | 7 31   L e ve n d e  Ta l e n  M a g a z i n e  2 0 2 5 | 7

mag bestaan. Juist die verwarring kan leiden tot verdie-
ping, empathie en kritisch denken.

In mijn lessenserie werd ambivalentie op verschillen-
de manieren concreet gemaakt. Zo ontwierpen leerlin-
gen digitale karaktercollages waarin ze de innerlijke con-
flicten van personages visueel en inhoudelijk analyseer-
den, en namen ze deel aan debatten waarin ze morele 
dilemma’s verdedigden die niet per se hun eigen mening 
weerspiegelden. Deze werkvormen helpen leerlingen 
zich in te leven in tegenstrijdige posities en stimuleren 
het denken voorbij zwart-witcategorieën. Voorwaarde 
voor deze verdieping is een veilige leeromgeving, met 
duidelijke afspraken over respect, ruimte voor twijfel en 
het erkennen van emoties, bijvoorbeeld door samen met 
leerlingen aan het begin van de lessenreeks regels op te 
stellen zoals ‘We luisteren zonder oordeel’ en ‘Fouten 
maken mag’.

Bewustwording van identiteiten en 
subjectiviteit

In het dekoloniseren van het klaslokaal is het daar-
naast ook essentieel om zowel de identiteit van de 
leerlingen als die van de docent te erkennen, vooral bij 
onderwerpen als kolonialisme en culturele representa-
tie. De manier waarop leerlingen deze thema’s ervaren, 
wordt sterk beïnvloed door hun persoonlijke en cultu-
rele achtergrond. Het erkennen van de subjectieve er-
varingen van leerlingen draagt bij aan een inclusiever 
leerklimaat en versterkt het leerproces. Concreet bete-
kent dit dat leerlingen de ruimte krijgen om hun eigen 
perspectieven te delen (zie kader voor een passende 
opdracht hierbij). Wanneer leerlingen het gevoel heb-
ben dat hun verhaal gehoord en erkend wordt, neemt 
hun betrokkenheid toe. Dit creëert ruimte voor bete-
kenisvolle gesprekken en maakt de dialoog over deze 
complexe thema’s opener en toegankelijker (Diversi & 
Moreira, 2013).

Ook de rol van de docent is hierin van groot belang. 
In mijn eigen ervaring als docent merkte ik dat het 
behandelen van postkoloniale thema’s soms tot uitda-
gende situaties kan leiden, vooral wanneer leerlingen 
een sterk uitgesproken mening hebben. Zo ontstond 

er tijdens een les discussie over een personage dat als 
stereotiep werd ervaren. Een leerling voelde zich per-
soonlijk aangesproken en reageerde fel. Door de leerling 
de ruimte te geven zijn standpunt toe te lichten, en door 
andere leerlingen uit te nodigen om hun perspectief te 
delen, kon de spanning worden omgebogen naar een 
gesprek over beeldvorming, identiteit en interpretatie. 
Volgens Matthews (2021) kunnen docenten, vooral wan-
neer zij zich niet bewust zijn van hun eigen positie bin-
nen een samenleving die geworteld is in een koloniaal 
verleden, zich ongemakkelijk voelen bij het behandelen 
van dergelijke thema’s. Ze waarschuwt dat witte docen-
ten zich ervan bewust moeten zijn dat zij niet zomaar 
materialen mogen gebruiken die enkel hun eigen per-
spectief bevestigen, bijvoorbeeld teksten die het kolo-
niale narratief centraal stellen zonder ruimte te bieden 
voor tegenstemmen.

Dekolonisatie als een doorlopend proces
Kortom, dekolonisatie in het onderwijs is veel meer dan 
het aanpassen van het curriculum of het toevoegen van 
postkoloniale teksten. Het is een doorlopend proces dat 
vraagt om een kritische blik op de geschiedenis en de 
erfenis van kolonialisme. Het onder ogen zien van deze 
geschiedenis, via literatuur en andere middelen, biedt 
zowel leerlingen als docenten de kans om de complexi-
teit van emoties, identiteiten en machtsverhoudingen 
te onderzoeken. Het ongemak dat vaak ontstaat bij het 
behandelen van deze thema’s, zoals ik uit eigen ervaring 
heb gemerkt, is geen obstakel, maar een kans. Het stelt 
ons in staat dieper door te dringen in de gevoelens en 
overtuigingen die deze kwesties oproepen. Het is essen-
tieel dat docenten deze ongemakkelijke momenten niet 
proberen te vermijden door onderwerpen te vereenvou-
digen. Want juist door ongemak toe te laten, ontstaat er 
ruimte voor reflectie, groei en begrip. Docenten dragen 
de verantwoordelijkheid om een veilige leeromgeving te 
creëren waarin leerlingen zonder angst voor marginali-
satie kunnen onderzoeken en reflecteren op deze com-
plexe thema’s.

Dekolonisatie is dus geen eindpunt, maar een 
voortdurend proces van dialoog. Het is een proces 

waarin docenten niet alleen kennis overdragen, maar 
actief bijdragen aan de vorming van een kritische, 
reflectieve en empathische generatie. De uitdaging 
voor docenten is duidelijk: dekolonisatie is geen optio-
nele keuze, maar een noodzakelijke verplichting. In een 
steeds meer gepolariseerde wereld is het niet genoeg 
om alleen kennis over te dragen; docenten moeten 
leerlingen ook de tools bieden om empathie te ontwik-
kelen en zich bewust te worden van de geschiedenis 
die hen beïnvloedt. Het is de taak van iedere docent 
die een inclusieve en reflectieve pedagogie nastreeft 
om een leerklimaat te creëren waar de confrontatie met 
de koloniale erfenis plaatsvindt. Dit vraagt om moed, 
verantwoordelijkheid en een open houding tegenover 
de diverse perspectieven die het onderwijs verrijken. Ik 
ben dan ook enorm dankbaar dat ik, door deze benade-
ring als docent toe te passen, niet alleen een positieve 
impact kan maken op het leven van mijn leerlingen, 
maar zelf ook ben gegroeid naar een meer cultureel 
sensitieve docent.                                                                   ■

Dit artikel is gebaseerd op de masterthesis Decolonizing the Classroom: 
Shaping Pupils’ Understanding of Ambivalence in Postcolonial Materials van 
Joep Schins, uitgevoerd op het Eijkhagencollege in Landgraaf. Voor dit 
onderzoek ontving hij in 2024 de Gerard Westhoff-Taaldidactiekprijs. 
Joep Schins is docent Engels aan het Emmacollege in Heerlen en 
alumnus van de Fontys Lerarenopleiding Sittard.

Literatuur
Bhabha, H. (1994). The location of culture. Routledge.
Castro, M. (2010). Depoliticizing the postcolonial: The risks of simplifi-

cation in education. Postcolonial Studies, 13(1), 45–58.
Diversi, M., & Moreira, C. (2013). Real world: Classrooms as decoloniz-

ing sites against neoliberal narratives of the other. Cultural Studies 
↔ Critical Methodologies, 13(6), 469–473.

Ganguly, K. (1993). Something like a snake: Pedagogy and postcolo-
nial literature. College Literature, 19/20(3/1), 185–190.

Matthews, S. (2021). Decolonising while white: Confronting race in 
a South African classroom. Teaching in Higher Education, 26(7/8), 
1113–1121.

Schins, J. (2024). Decolonizing the classroom: Shaping pupils’ understand-
ing of ambivalence in postcolonial materials [Ongepubliceerde mas-
terscriptie]. Fontys Lerarenopleiding Sittard.

Takhar, S. (2024). The student voice: Decolonising the curriculum. 
British Journal of Sociology of Education, 45(2), 267–283.

Willinsky, J. (2006). High school postcolonial: As the students ran ahead 
with the theory. In Y. Kanu (Red.), Curriculum as cultural practice: 
Postcolonial imaginations (p. 95–115). University of Toronto Press.

Praktijkvoorbeeld uit de les
See–think–wonder bij koloniale beeldvorming

In een van mijn lessen over postkoloniale literatuur liet 
ik leerlingen werken met historische afbeeldingen uit 
koloniaal Nigeria. Deze activiteit hielp hen om visuele 
bronnen kritisch te analyseren en verbanden te leggen 
met de literaire teksten die we behandelden. De werk-
vorm is gebaseerd op de see–think–wonder-methode en 
stimuleert actief en onderzoekend leren.

Stap 1 – See (‘zien’):
Leerlingen bekijken zorgvuldig een afbeelding en 
beschrijven objectief wat ze zien. Ze benoemen details 
zonder daar direct een betekenis aan te geven.

Stap 2 – Think (‘denken’):
Leerlingen interpreteren wat ze hebben waargenomen. 
Ze formuleren wat ze denken dat er gebeurt of wat de 
afbeelding volgens hen wil overbrengen.

Stap 3 – Wonder (‘vragen’):
Leerlingen stellen vragen over wat ze hebben gezien 
en geïnterpreteerd. Ze uiten hun nieuwsgierigheid en 
benoemen wat ze verder zouden willen onderzoeken 
of wat ze verwarrend vinden.

Deze aanpak zorgt ervoor dat leerlingen actief betrok-
ken raken bij het analyseren van visueel materiaal en 
bereidt hen voor op een diepere verkenning van de 
historische en culturele context van postkoloniale 
literatuur.

In mijn eigen ervaring als docent merkte ik dat het 
behandelen van postkoloniale thema’s soms tot uitdagende 
situaties kan leiden, vooral wanneer leerlingen een sterk 
uitgesproken mening hebben


